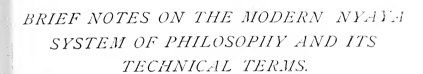
В 132 N8M27 MAHESACHANDRA NYAYARATNA BRIEF NOTES ON THE MODERN NYAYA SYSTEM OF PHILOSOPHY AND ITS TECHNICAL TERMS



THE LIBRARY
OF
THE UNIVERSITY
OF CALIFORNIA
LOS ANGELES



BY

MAHÁMAHOPÁDHYAY MAHEŚA CHANDRA NYÁYARATNA, C. I. E.

HARE PRESS: CALCUTTA.



The Library University of California, Los Angeles

The gift of Mrs. Cummings, 1963



## Brief Notes on the Modern Nya'ya System of Philosophy and its Technical Terms.

THE term Nyáya is composed of नि (with certainty), द or अय (to go) and अ (by which), and means literally the method of coming with certainty [to a conclusion]. As used in Hindu Philosophy it means the syllogism. Gotama is the earliest writer who treats of the syllogism; and his work, the Gautama-Sutra (aphorisms of Gotama), and those of writers who discuss philosophical questions according to his method, whether they discuss the syllogism or not, make up the Nyáya system of philosophy.

Nyáya philosophy may be divided into ancient and modern. Ancient Nyáya treats not only of the syllogism, but discusses all sorts of questions, physical and metaphysical, applying, where necessary, the syllogistic method. Modern Nyáya, as regards the subjects of discussion, makes no departure from the ancient. Rather, it restricts itself to fewer subjects;

but those it discusses, it discusses with a nicety and a minute precision unknown to ancient Nyáya. It lays particular stress on a strict definition of terms, and it aims at ascertaining precisely even the meanings of expressions in common use and so intelligible to all. For example, Gotama, in putting forth his aphorism, "माध्यनिर्द्धी था: प्रतिज्ञा" (I. 1-2-3.) does not think it necessary that he should attempt any elucidation of the meaning of the term प्रतिज्ञा। His earlier commentators too, Pakshila Syamin and others, make no such attempt. Gangesa Upádhyáya, the founder of the modern school of Nyáya, enters upon a lengthy discussion about the meaning of प्रतिज्ञा, remarking that साध्यनिही म् is inadequate as a characteristic of प्रतिज्ञा, for, साध्यनिहीश might be understood as simply meaning, -- naming the सुध्य. He notices also other points. He puts forth the following as the characteristic of प्रतिज्ञा—

उद्देश्यानुमितिहेतुलिङ्गधरामश्रेषयोजकवास्त्रार्थज्ञानजनकले सति उद्देश्यानु-मिल्यस्यूनानितिरक्तविषयकशान्द्रज्ञानजनकं वास्त्रं प्रतिज्ञा (

Raghunátha Siromani improves upon the above thus:-

प्रकृतन्यायावयवले सित प्रकृतानुमितिपचिविभेष्यकप्रकृतानुमितिसाध्यप्रकारक-प्रकृतानुमितिपचिविभेष्यतानिकपितप्रकृतसाध्यप्रकारताविलचणविषयताभून्यभञ्दज्ञान-जनकं वाकः प्रतिज्ञा।

Then follows Gadádhara, who discusses the question at greater length than his predecessors, bringing out several nice points, and comes at last to the following conclusion:—

"पचतावच्छेदकाविच्छत्रविशेष्यतानिक्षितसाध्यतावच्छेदकसम्बन्धाविच्छत्नसाध्य-तावच्छेदकाविच्छत्रप्रकारताकानुमितिषयीजकत्यायावयवले सति प्रवृतावच्छेदकः त्री च्छत्रविर्णयतानिरूपितसाध्यतावच्छेदकसस्यत्रवाच्छत्रमाध्यतावच्छेदकाविच्छत्र प्रकारताकपचतावच्छेदकाविच्छत्रविर्णयतानिरूपितसाध्यतावच्छेदकसस्यताविच्छत्त-साध्यतावच्छेदकाविच्छत्रप्रकारताशालिनिययलाविच्छतानिवच्येमंशयनिवर्चकतावच्छे-दकविषयताश्रत्यशाव्दक्षानजनकं वाव्यं प्रतिज्ञा।''

An old Nyáya work lays down শ্বহ্যমিचरित्रल or শ্বিনামাৰ (invariable connection) as the characteristic attribute of স্থামি ।

Gangesa Upádhyáya thinks this characterisation insufficient, and so he delivers himself as follows:—

"प्रतियोग्यममानाधिकरणयत्समानाधिकरणात्यनाभावप्रतियोगितावच्छे दका-वच्छित्रं यत्र भवति तेन समं तस्य सामानाधिकरण्यं व्याप्ति:।''

Raghunátha Siromani improves upon Gangesa's elucidation thus:—

ं "निरुक्तप्रतियोग्यनधिकरणहेतुमित्रिष्ठाभावप्रतियोगितासामान्ये यत्सम्बन्धाः विच्छित्रत्व-यद्वमाविच्छित्रत्वोभयाभावसोन सम्बन्धेन तद्वमाविच्छित्रस्य व्यापक्षत्वं। व्यवस्यकसामानाधिकरण्यं व्याप्ति:।"

He is followed by Bhavánanda, Mathuránátha, Jagadisa and Gadádhara, each with some improvement of his own. Jagadísa's conclusion is as follows:—

स्वावच्छे दक्तताचटकसम्बन्धे न याडणप्रतियोगितावच्छे दक्ततावच्छे दकाविच्छ झान निधकरणं हिल्पिकरणं ताडणप्रतियोगितासासान्ये यत्सस्वन्धाविच्छित्रावच्छे दक-ताकच-यद्वभाविच्छित्रावच्छे दक्तताकलीभयाभावस्तेन सम्बन्धेन तद्वभाविच्छित्रसामा-नाधिकरण्यं व्यक्ति:।

A hair-splitting subtlety in the discussion of meanings of terms is, thus, the distinguishing characteristic of modern Nyáya. Poverty of matter is its great drawback. Notwithstanding this drawback, however, it is an excellent training

for the intellect, which, under its discipline, acquires a power of precise thinking that is beyond all price. Without a study of modern Nyáya it is impossible, again, to thoroughly understand certain Sanskrit works on Philosophy, Law, Rhetoric and even Grammar; for example, the Chitsukhi, a commentary by Chitsukhácháryya on Nyáyamakaranda (a treatise on the Vedanta philosophy by A'nandabodha), the Dáyabhágaprabodhini, a commentary by Srikrishna Tarkálanka'ra on Dáyabhága (a treatise on the Hindu Law of Inheritance), the Kávyaprakásádarsa, a commentary by Mahesvara Nya'ylanka'ra on Kávyaprakása (a work on Rhetoric), and Paribhásendusekhara and Manjusa (works on Grammar) by Na'gesa Bhatta.

The Sutras of Gotama, the Bháshya of Pakshila Sva'min, the Va'rtika of Udyotaka'ra A'cha'ryya, the Tátparyya-tiká of Va'chaspati Misra, the Tátparyya-tiká-Prasuddhi of Udayana A'cha'ryya fall under the head of ancient Nya'ya. The works on Vaiseshika philosophy, with the exception of a few, such as Muktávali, may also be included under the same head. All the works on Nyáya from Gangesa's, who lived probably in the 14th century, down to Gada'dhara's, who lived in the latter end of the 17th century, come under the head of modern Nya'ya.

Gangesa Upa'dhya'ya was a native of Mithila' (north-eastern Beha'r). He founded the modern school of Nya'ya. His great work is the *Tattva-Chintámani* of which the subject is प्रमाण (proof), one of the sixteen categories laid down by Gotama in his Sutras. 'The system introduced by him received further development at the hands of his disciples, among whom was

his own son Vardhama'na Upa'dhya'ya, up to the time of Pakshadhara Misra, who flourished in the middle of the 15th century. He was the writer of a commentary called Aloka on Gangesa's Tattva-Chintámani. Down to the time of Pakshadhara the study of modern Nya'ya was almost exclusively confined to Mithila, which became the resort of pupils from all parts of India. The literary activity of the Mithila' school began to decline after the time of Pakshadhara, whose work called A'loka is the last standard work on modern Nya'ya. The school, however, continued to flourish, and it is not yet extinct in Mithila'. It may be noticed here incidentally that the works of Gangesa and his followers effected a revolution in the study of Nya'ya and completely superseded the ancient Nya'ya works, such as the Bháshya, the Va'rtika, &c., so much so that very few Pandits of the present day possess even copies of these works.

From Mithila' the study of modern Nya'ya spread to Navadvipa (Nadiya', the same as Nuddea), and the students who had studied the subject in Mithila began to teach it to their pupils in the latter place. The name of the Pandit who first introduced the study of modern Nya'ya into Navadvipa can not be ascertained. Ra'mabhadra Siddha'ntava'gisa is the earliest Nadiya' writer on Nya'ya of whom we have any certain knowledge. He wrote a commentary on the Kusuma'njali of Udayana A'cha'ryya. The image of the goddess Ka'li, known as "Poda'-Ma'" (burnt mother) in consequence of its having been burnt once, and to which offerings are made by students on the eve of their departure from Navadvipa after the completion of their studies there, is said to have been set up for worship by Ra'mabhadra. After Ra'mabhadra came

Basudeva Sa'ryabhauma. He was the writer of a work on Nya'ya which is now missing but is referred to in other works on Nya'ya. Raghuna'tha Siromani, the writer of the celebrated Didhiti which, though calling itself a commentary on the chapters on Anumána (inference) in the Tattva-Chintámani, contains a great deal of valuable original matter, was a pupil of Ba'sudeva Sa'rvabhauma, and, according to tradition, a contemporary of Chaitanya, the celebrated Vaishnava reformer. In his hands the system of Gangesa received its fullest development, and from his time the fame of the Nadiya school began to increase until at last the Mithila school was completely thrown into the shade, yielding thus to its rival the place which it formerly occupied. The Naiya'yikas of Nadiya have ever since maintained this position—a postion recognised by Pandits all over India. After Raghuna'tha came in succession Bhaya'nanda Siddha'ntaya'gisa, Mathura'na'th Tarkaya'gisa. Ja'ga'disa Tarka'lanka'ra and Gada'dhara Bhatta'cha'ryya. The descendants of the last have been distinguished Naiya'yikas, and the greatest living Professor of Nya'ya at Nadiya', Maha'mahopa'dhya'ya Bhuvana Mohana Vidya'ratna, is the sixth in descent from Gada'dhara, Another Bengali Naiya'yika, Krishnada'sa Sa'rvabhauma but whether of Nadiya' or not is not known, wrote a commentary on the Didhiti, named the Didhiti Prasárini of which a MS. copy written in Samvat 1672, corresponding to the year 1615 of the Christian era, exists in the Government Sanskrit College in Calcutta.

All these Nadiya writers wrote commentaries on the *Didhiti*, Mathura'na'tha writing a full commentary on the *Chinta'mani* besides, and they enlarged the technical terminology of modern Nyaya. To give an example. The terms दि and दिल्वन both

imply duality, but while the former can never he predicated of a single individual, the latter can. We cannot say, "अयं ही," but can say "अयं दिलवान्," so that दी and दिलवान् cannot have the same meaning. A distinction between the two meanings is made thus:—The idea of duality, as expressed by दि, requires for its completion (पर्याप्ति) an aggregate of two objects. Therefore दि cannot be predicated of a single object अयं। But the idea of duality, as expressed by दिलवान् and meaning, 'belonging to an aggregate of two', and therefore not requiring for its completion the aggregate of two objects but requiring only one of them, can be predicated of a single object अयं. The former class of predication is based on what is called पर्यादिसस्य (relation of completion), and the latter on समवायसम्बन्ध (ordinary relation between object and attribute).

The technicalities of modern Nyáya have hitherto repelled students of Sanskrit from its study. The immemorial practice has been for Naiyayikas to explain verbally to their pupils the meaning of each term as it turns up in the course of their teaching, and the explanations are after certain set formulæ. A book called the Nyáya-kosha was brought out in Bombay by Bhimácharyya Jhalakikar in 1875, and this book is a Dictionary of the Technical terms used in Nyáya. The explanations it gives are, however, not full enough, and the work itself has not vet come to be generally known. I purpose, therefore, in this paper to explain some of these technicalities, and this in simple Sanskrit, as I cannot hope to be able to make matters equally clear through the medium of English. My method of interpretation is not the orthodox one usually followed by Pandits, which I have thought proper to abandon as it is not one calculated to make matters quite intelligible.

I have had very little time to spare for writing this paper, Dr. Leitner's request to me for a paper having come to me only on the 30th June last. With more time at my disposal I would have made my paper fuller. I have not been able even to look over the proof-sheets carefully, owing to the serious and, as it has now proved, fatal illness of my eminent and revered friends Dr. Rajendralála Mitra and Pandit Iswara Chandra Vidyáságara.

धर्मः:— भ्रियते तिष्ठति वर्त्तते यः स धर्मः । चाकाशादिकं विना सर्व्य एव पदार्थाः यत-कुति चिद्दिष वर्त्तने इति सर्व्य एव 'धर्माः' इत्यु चन्ते । यत्र यो वर्त्तते सत्य धर्मः। यथा द्रव्ये जातिगुणकर्माणि तिष्ठन्तीति जातिगुण-कर्माणि द्रव्यस्य धर्माः । यथा द्रव्ये जातिगुणकर्माणि तिष्ठन्तीति द्रव्यमि पटादि स्तार्देधमः। 'पाते जलं वर्त्तते' इति पातस्य धर्मां जलम् । आकाशादिकन् न कुतापि वर्त्तते इति आकाशं न कस्यापि धर्मः । चत्रपव 'आकाशम्' 'खबृत्तिपदार्थः' द्रत्युच्यते ।

धर्षय प्रथमती दिविधः, जातिक्पाधियेति। येन परस्परं विभिन्न-क्षाणामपि एकजातीयद्रव्याणाम् एकश्रेष्णामन्तर्भावी भवति स धर्मी जातिः। यथा विभिन्नदेशीयाः मनुष्याः विभिन्नाकारक्ष्यसभावा श्रपि एकया मनुष्यत्वजात्या एकश्रेष्णामन्तर्भाविताः। जातिय सामान्यं नाम कणादीक्रश्रुर्थः पदार्थः।

जपाधिरपि पुन: सखण्डीपाधि-रखण्डीपाधिश्वेति दिविध: । खण्डीन (श्रंशेन) सह वर्त्तते द्रित सखण्ड:; यय श्रंशती विभन्नं शक्यते स सखण्डीपाधिर्धमं द्रित यावत्। यथा पश्यतं; तिं लीमवल्लाङ्ग्लवक्तम्। ततय तस्य लीमलाङ्ग्लादय: श्रंशा बहवी वर्त्तने द्रित द्रव्यक्पं पश्यतं धर्मः: सखण्डीपाधि:। एवं 'क्पवान् अयं' द्रव्यच गुणात्मकं क्पं धर्मः: स च सखण्डीपाधि:; क्पवजातिराश्यी हि क्पम्, ततय क्पस्य क्पत्वजाति: श्राश्यययेति श्रंशहयमिल।

यस अंग्रविशेषी नास्ति, मनुष्यत-द्रव्यतादि-जातिवत्, यसु अंग्रती विभन्तं न ग्रकाते, अंग्रिहतत्वमेव यस सरूपमङ्गीकियते स अख्यङीपाधिः । यथा भावतं, ति अभावत्विरोधी कथन धर्मः इति, पग्रतादिवत् भावत्वम् अंग्रती विभन्तं नग्रकाते । जातेरपि अंशविभागी नास्ति । किन्तु जाते: ममवायसस्यन्धेन सत्त्वं निय क्षम्, अखुर्खीपाधेसु न तथा तस्य स्वरूपसम्बन्धेन मत्त्वम्,—द्रत्यनयी: पृथगुक्कीख:।

जातेरखण्डीपाधेय प्रतीतावनुक्क खें (शब्देन अनुचारणे) निरविच्छना (तयीर्विशेषणप्रतीतिरिहता) प्रतीतिभवित । यथा 'पटो भाव:' इति प्रतीती पटलं जाति:, भावलम् अखण्डीपाधिय पटपदार्थ-भावपदार्थान्तभाविणैव प्रतीयते, नतु शब्देन ते उक्षिखिते इति न तयी: प्रतीतावव सिवशिषणं भानं, किन्तु पटलांशे भावलांशे च विशेषणभानरिहतमेव निरविच्छनं भानं जायते । यव तु तयीरुक्षेखः, तव तयी: प्रतीतिरिप साविच्छना (विशेषणप्रतीतिसिहता) भवित । यथा 'असिन् द्रव्ये भावलं पटलं जालि' इत्यव पटलं भावलंब स्पष्टत एव शब्देन उक्षिखितिमिति तयीरव यथाक्षमं पटलंबेन भावलंबेन च साविच्छना प्रतीति: । अतएव "अनुक्षिख्यमान-जालखण्डीपाध्यतिरिक्तपदार्थांनां निरविच्छनभाना नभ्यपगमः" प्रति यथाक्षिः सिद्धनितः ।

सस्यः सिन्नक्षं स च विभिन्नयीः वसुनीर्विशेषणविशेषभावप्रयोजनः । यथा 'दण्डी पुरुषः' इति दण्डपुरुषयीः विशेषणविशेषभावप्रयोजनः संयोगः सम्बसः । दण्डपुरुषयीरन्तरा संयोगं विना 'दण्डी पुरुषः' इति विशेषण-विशेषभावप्रयोजितः संयोगं विना 'दण्डी पुरुषः' इति विशेषण-विशेषभावप्रयोतिरेव न स्यात् । सम्बस्य दिविषः,—साचात्-परम्पराभेदात् । सम्बस्यः साचात्सन्यः ; स च समवाय-संयोग-सन्दणदिभेदात् बहुविषः । 'रूपवान् पुरुषः' 'पावे जलसन्तः' 'रष्टे पृटी नान्ति' इत्यादौ पुरुषे रूपस्य पावे जलस्य, रुद्दे च पटाभावस्य यथान्नमं समवाय-संयोग-सन्दणनामानः सम्बस्यः प्रतीयन्ते । समवायय पष्टपदार्थनया कणादेनोत्तः नित्यः सम्बन्यः; यथा 'रूपवान् वाह्मणीऽयं चलिते' इत्यादौ वाह्मणवज्ञातः, रूपगुणस्य, चलनिक्यायाय ब्राह्मणे समवायः सम्बन्यः । यावदाधारं यावदाधेयं वा समवायन्तिष्ठतीति समवायौ नित्यसम्बन्धः इत्युच्यते ; समवायस्थिव 'त्रयुत्तसम्बन्धः' इति नामान्तरम् । संयोगय क्षणादौ कृगणविशेषः । अभावादैः सम्बन्धः स्वरुपसम्बन्धः ; यथा 'भूतले पटो नास्ति' इत्यादौ भृतले पटामावस्य स्वरुपसम्बन्धः प्रतीयते । स्वरुपसम्बन्धः विशेन्यणतः' इति नामान्तरम् ।

सम्बन्धान्तरघटित: ( यस्य सम्बन्धस्य निर्माणे मम्बन्धान्तरापेचा विद्यते ताहणः)

सस्यसः परम्परासस्यसः । यथा स्वसमवायिममवेतत्वरूपेण सामानाधिकरण्य-नामकेन परम्परासस्वसेन पटे तत्वीरपि रूपमस्ति ।

श्रयश्व सन्वस्य: समवायघटित:। एवं दख्कसग्छनुधारिणि पुरुषे रुद्दे तिष्ठति मित्त स्वसंयोगि-संयोगिलरूपेण के खाययाययलेन परम्परासन्वसेन दख्कसग्छनू श्रिप रुद्दे सुद्दित । श्रयञ्च सन्वस्य: संयोगघटित:।

समवायादिसाचात्सस्यवत् परम्परामस्यसी न नियतसंख्यकः, नापिच नियतपरिताणः, यथिक् सम्बन्धिसम्बन्धादिक्षमादाय दीवे-दीवंतर-दीवंतमा असंख्या एव ते कल्पयितुं शकाले । सर्वताऽसंग्रष्टश्विष पदार्थों परम्परासम्बन्धेन सम्बन्धीः भवतः ; तव च दूरलादि न प्रतिवन्धकं, तयाद्वि स्वसम्रावधिक्रतराज्यत्यसम्बन्धेन भारतवर्षीयाः सन्वएव आयो अनाय्योय इंलच्छे सन्ति ; इंलच्छीयाय तव स्थिता अपि स्वराज्ये अरीसामाज्यसम्बन्धेन भारतवर्षे तिष्ठलीति । परम्परासम्बन्धस्य गृष्टं रहस्यसिदं,—स्वशन्देन यमभिप्रत्ये यस्य परम्परासम्बन्धस्यारमः, यिसंय पर्यवसानं, तत् तेन परम्परासम्बन्धेन तिस्यन् तिष्ठति । यथा पूर्व्योक्ते छदाहरणे स्वशन्देन भारतवर्षीयान् अभिप्रत्य स्वसमाइधिक्रतराज्यत्यसम्बन्धस्य आरमः, तच राज्यत्यस् इंखच्छे वर्त्तत इति तस्य इंलच्छे पर्यवसानम्, अतः तेन सम्बन्धेन भारतवर्षीयाः इंखच्छे तिष्ठनि ।

पुनय सम्बन्धी दिविध:, चित्तिवासिकः वत्यनियासिकः वि यसियं सम्बन्धे सित एकसिन् अपरस्य वृत्तिता, आधाराधेयभावः, आययाययिभावी वा प्रतीयते-स सम्बन्धः वित्तिवासिकः। वित्तिवासिकसम्बन्धस्यले आधारे सप्तमीविभिक्तः प्रयुज्यते, यथा 'भृतले घटः'; आधेये च सतुबादयः प्रव्ययाः भवित्त, यथा 'भृतले घटवत्'। वृत्तिनियासिकसम्बन्धयः समवायसंयीग-खरूपप्रथतय एव कैचन; तेषु सम्बन्धेषु सत्सु 'पृथिव्यां रूपं', 'कुग्डे वदरं', 'भृतले घटी नास्ति' इत्यादिप्रयीगात्। समस्त्यातेन स्थितयोरभयोः संयोगीऽपि न वृत्ति-नियासकः। अत्रप्त अञ्चलिरुपत्या समस्त्यातेन स्थितयोर्डनयोः संयोगी

<sup>\*</sup> खस्य तन्तुरूपस्य समवायी तन्तुः ; तव समवेतः पट इति ।

<sup>†</sup> खयी: दर्खकमण्डली: सयीगी (श्राययः) पुरुष: ; तस्य मंयीगि (श्राययः) ग्रहिति।

न वृत्तिनियामक इति तव न 'इस्ते इस्तः' इति प्रयोगः। तयीरेव इस्त्यीः उपर्व्याचीभावेन स्थित्योः पुनः संयोगी वृत्तिनियामक इवि तव 'इसे इसः' इति प्रयोगीऽपि भवति।

यिकांस् सम्बन्धे पूर्व्वोक्तरुषा वृत्तिता श्राधाराधेयभावय न प्रतीयते, कैवलं सम्बन्धितामावं, स वृत्त्यनियामकः सत्वन्धः। तत्र सप्तमीविभक्तेः मतुबादिप्रत्ययस्य च प्रयोगी न भवति, किन्तु सम्बन्धित्ववीधकाः 'इन्'-'ईय'-प्रस्तयः प्रत्ययाः प्रयुज्यन्ते। यथा खत्वसम्बन्धां न वृत्तिनियामकः इति मन्तिण् सत्यिष खत्वसम्बन्धे 'मन्ती राजवान्' इति किंवा 'मन्तिण् राजा' इति न प्रयोगः । किन्तु 'राजकीयी मन्ती' इति प्रयोगः। परम्परासम्बन्धाः प्रायशः सर्व्वणव वन्त्यनियामकाः। श्वतण्व शिखिनि पुरुषे ग्रहे तिहति स्वाययपुरुषाययवसम्बन्धेन 'श्विष्वावह ग्रहम्' इति न प्रयोगः।

कालिकनामकः सम्बन्धः कथित् हित्तियामकः कथिव हच्यित्याम-कीऽसि । हित्तियामकेन कालिकसम्बन्धेन काले सन्त्रे वर्तते। स च कालः महाकालक्ष्यः खण्डकालक्ष्यः। 'काले सन्त्रेम्' इति महाकालिवपथिणी प्रतीतिः ; 'श्रिमिन् मासे शीताधिक्यम्' ; 'श्रयः हिष्टर्जाता' इत्यादयय खण्डकाल-विषयिग्यः प्रतीतयः। हच्यनियामकः कालिकम् खाययकालाथितलक्ष्यः पर-म्परासस्वन्थः ; तेन सम्बन्धेन सन्त्रे सन्त्रेच वर्त्तते। तथाहि ग्रहस्य भाषयः

<sup>\*</sup> महाकालखण्डकालयीवृं िताप्रयोजकः 'कालिकविशेषणता'-नामकः कथित् माजासम्बर्भीऽस्ति । केचित्तृ कालिकविशेषणतामस्वभेन वस्तृ महाकालि एव वर्तते न तु खण्डकालिऽपि । "क्रियेव कालः" इति गमनस्पन्दनादिरूपः क्रियाविशेष एव खण्डकालः : तिमान् स्वःथयकालाशितत्वरूप-परस्परामस्वभेन तत्ममकालीनं स वेमेव वर्तते । खण्डकाले च अयं परस्परामस्वभः वृत्तिनियामकः । तवार्यं विशेषः—यदा खण्डकालय गमनादिक्रियारूपय कालवाचकेन वक्यरमामदिन चणादिश्वर्द्देन 'इदानीं'-'तदानीं'-प्रभृतिग्रव्देन वा (तत्तृकालल्लेन प्रत्ययार्थे ) प्रयोगः, तदेव श्रयं परस्परामस्वभः वृत्तितानियामकः, क्रियावाचकेन गमनस्पन्द नादिश्वर्द्देन प्रयोगे न वृत्तिता नियामकः । श्रतप्रवं इदानीं घटः' 'श्रस्मिन् दिने घटः' इत्यादि प्रयोगवन् 'गमने भष्टः' इति न प्रयोगः।

यः कालः तिस्मन् काले पुरुषीऽपि वर्त्तते इति स्वाययकालाणितलसम्बन्धेन (स्वस्थ स्टइस्य श्राययः कालः तदाणितः पुरुषः ) स्टइसपि पुरुषे वर्त्तते ।

"अयं न दी किन्तु दिलवान्" इति प्रतीतेः 'दी' 'दिलवान्' दित पद्यीः अर्थ- विशेषावधारणाय नवीनैः कथित् पर्याप्तिनामकः सम्बन्धः स्वीक्रियते। पर्याप्तिः पर्यवसानम्, साकल्येन सम्बन्धः, अर्थात् यस्य यावनः आययाः सन्ति, तस्य तावत्- स्वीव्ययेषु मिलितेष्वे व सम्बन्धः। पर्याप्तिसम्बन्धेन दिलसंस्वः मिलितयीरिव दयीर्वर्तते नलेकैकिस्मन् ; एवं तिलसंस्था मिलितेष्वे व तिषु वर्तते नलेकैकिस्मन् इयीर्वा। अतएव दिलादयः संस्था 'व्यासज्यवृत्तयः', (व्यासज्य सर्व्यमेवाधारमिषक्रत्य वर्त्तने) इत्युच्यने। एवच दिश्यव्यस्य पर्याप्तिसम्बन्धेन दिलाधरताप्रतीतेः एकस्य च पर्याप्तिसम्बन्धेन दिलाधारलाभावात् "अयं न दौ" दित प्रतीतभवति। समवायसम्बन्धेन पुनः दिलसंस्था दयीः एकैकिस्मन्नपि तिष्ठतीति 'समवायसम्बन्धेन दिलायय' दत्यथमिमिप्रेल 'दिलवान्' इति प्रयीगः। ततय 'अयं न दौ किन्तु दिलवान्' इति वाक्यस्य 'अयं न पर्याप्तिसम्बन्धेन दिलवान् कन्तु समवायसम्बन्धेन दिलवान्' इति वाक्यस्य 'अयं न पर्याप्तिसम्बन्धेन दिलवान् कन्तु समवायसम्बन्धेन दिलवान् इत्यर्थः। संस्थादीनामिव बन्धमाणाया अवच्छेदकताया अपि पर्याप्तिसम्बन्धोऽङ्गी-कियते।

विषयता विषयिता चेति अपरी दी बच्यनियामकी सम्बन्धी सः, तव विषयाः घटपटादयी ज्ञानेच्छादी विषयतासम्बन्धेन वर्त्तन्ते । विषयितासम्बन्धेन च ज्ञाने-च्छादयी घटपटादी विषये तिष्ठनीति ।

सम्बन्धी यद्यपि उभयनिष्ठ: यथा कुण्डवदरयी: सम्बन्ध: कुण्डे वदरे च श्रामित तथापि केनचित् सम्बन्धेन कथिदेव कुचिदिव तिव्वति ; यथा संयोगेन सम्बन्धेन कुण्डे एव वदरं तिष्ठति न तु बदरे कुण्डम् ; एवं भृतले एव घटी वर्त्तते न तु घटे भृतलमिति। अच कारणमेतत् —सभ्वन्धस्यैकं प्रतियोगि, अपरचानुयोगि भवति । यस्य सम्बन्धस्य यत् प्रतियोगि भवति, तेन सम्बन्धेन तदेव तिष्ठति। यस यस्य सम्बन्धस्य अनुयोगि भवति, तेन सम्बन्धेन तदेव तिष्ठति। यसा कुण्डवद्ययी: संयोगे वदरं प्रतियोगि कुण्डचानुयोगीति कुण्डे वदरं वर्त्तते। धर्मः धर्माणीः सम्बन्धस्य धर्मः प्रतियोगी धर्मः चानुयोगि भवति। अतएव धर्मः एव धर्मिणि वर्त्तते न तु धर्मः धर्मः प्रतियोगी धर्मः चानुयोगि भवति। अतएव धर्मः एव धर्मिणि वर्त्तते न तु धर्मः धर्मः प्रतियोगी भर्मा चानुयोगि भवति।

यच यत वर्त्तते तन् तस्य अधियम्, आश्रितं तदृत्ति इति चीचिने, यतत् यदवर्त्तते तन् तस्य अधिकारणम्, आधारः, आश्रय इति चीचिने। यथा कुर्ण्ड वटरे वर्तते, रह पटी वर्त्ते इति वदरं पटय श्राधेयः, कुग्छं रह स्व श्राधार इति।
यच यस्य श्राधेयं तिमन् तिन्नकृषिता वित्तता तिष्ठति, एवं यच यस्य श्राधिकरणम्,
तिमन् तिन्नकृषिता श्राधिकरणता वर्त्तते; यद्या पूर्व्वोक्तयीः उदाहरणयीः
कुग्छनिकृषिता वित्तता वदरे, रहिनकृषिता च श्राधेयता पटे वर्त्तते। एकस्य
वित्ततायाम् श्रापस्य श्राधिकरणता श्रवग्यंभाविनी, एवध एकस्य श्राधिकरणतायाम्
श्रापस्य वृत्तिता नियता। श्रतएव वृत्तिताधिकरणत्यीः परम्परिनयतमापेचत्या
वित्तताधिकरणत्यीय परस्परं निक्ष्यनिक्षकभावीऽनि, —वृत्तितानिकृषिता
श्राधिकरणत्यीय परस्परं निक्ष्यनिक्षकभावीऽनि, —वृत्तितानिकृषिता
श्राधिकरणत्यीय परस्परं निक्ष्यनिक्षकभावीऽनि, —वृत्तितानिकृषिता
श्राधिकरणत्यीय परस्परं निक्ष्यनिक्षकभावीऽनि, —वृत्तितानिकृषिता
श्राधिकरणतानिकृषिताच वृत्तिति। तत्य 'कुग्छं वदरम्'
इति वाक्यस्य 'कुग्छनिकृषितवित्तावद वदरम्' किंवा 'कुग्छनिष्ठाधिकरणतानिकृषिताधियतावत् वदरनिकृषिताधिकरणतावद्र' इति, किंवा 'कुग्छं वदरनिष्ठवित्ताः।
निकृषिताधिकरणतावद्र' इत्यथै: प्रथैवसीयते।

सम्बन्धवर-श्रभावस्यापि एकं प्रतियोगि, श्रप्य श्रनुयोगि श्रिल। यः श्रभावः यस्य विरोधी प्रतिपत्तः, यस श्रभावी यस्य, 'घटस्य श्रभावः, पटस्य श्रभावः'- श्रत्यादिरीत्या यत्सम्बन्धितया श्रभावः प्रतीयते, तत् तस्य श्रभावस्य प्रतियोगि भवित, यथा यव घटाभावीऽस्ति तत् घटी नैव तिष्ठति इति घटाभावी घटस्य विरोधी, एवम् श्रयमभावी घटस्येति घटाभावस्य घटः प्रतियोगी, रूपाभावस्य रूपं प्रतियोगि। यताभावी वर्त्तते, तद् श्रभावस्यानुयोगि भवित, यथा वायुः रूपाभावस्यानुयोगी, घटादिर्जङ्पदार्थः ज्ञानाभावस्य। प्रतियोगिनि प्रतियोगिता, श्रनुयोगिनि च श्रनुयोगिता वर्त्तते।

<sup>\*</sup> अधिकरणताहत्तिताप्रस्तयो धर्माः सापैचाः ;— किमपि अधिकरणं विना क्रिय वृत्तिता भवेत्, आधियच विना कस्य अधिकरणता भवेत्? तत्य हित्तता अधिकरणमपेचते, अधिकरणता च आधियमिति। यच यदपेचते, तत् तिव्रिष्टितं भवित, घटस्य हित्तता कुव? भृतर्त्तं अव्यव वा? इति सन्दे हः 'भृत्ते घटस्य हित्तता' इत्युत्तरेण निवार्थते— 'भृत्ते' इत्यनेन हि हित्तता कौष्टशीति निरुष्यते (विशेषतीऽवधार्थते)। अतः भृत्तनभिकरणं घटस्य वृत्तितानिरुपक्तिति। एताहर्य्यव युक्ता अधिकरणता आधियनिरुपिता प्रत्येत्यो। अन्यये च युक्तिभङ्गा कार्य्यताकारणत्योः उद्देश्यताविध्यत्योः परम्परमापेचयोः धर्मयाः अन्यवाच ईष्ट्यानां निरुष्यनिरुपक्षभयोः परम्परमापेचयोः धर्मयाः अन्यवाच ईष्ट्यानां निरुष्यनिरुपक्षभयोः विरुप्तियः।

एकच एकेन सम्बन्धन वर्तमानस्यापि सम्बन्धानरिण श्रमावी वर्तते । यदा भूतलं संयोगेन सम्बन्धन वर्त्तमानस्यापि घटस्य समवायसम्बन्धेनाभावः । एवम् एकच एकेन रूपेण वर्त्तमानस्यापि रूपान्तरेण श्रभावी भवति, यथा ग्रक्तपटवित ग्रहे पटलक्षेण सामान्यधर्मांण वर्त्तमानस्यापि पटस्य नीलघटलक्षेण विशेषधर्मांण, वहिंद्र तिलविशिष्टपटलक्षेण वा विशिष्टधर्मांण, पटघटीभयलक्षेण वा उभयल-पुरक्तारेण श्रभावी भवति । नहि ग्रक्तपटस्य विद्यमानलेनेव नीलपटस्यापि वृत्तिता भवति, नापि च बहिंद्र तितः (बहिरवस्थानद्शायां) घटी भृतले वर्त्तते ; एवं ग्रहे केवलस्य पटस्य सन्वेऽपि घटस्याभावेन पटघटीभयस्यापि श्रभावीऽस्यं व, एकाभावेन उभयाभावस्य श्रवश्रभावित्वात् । इत्येवम् श्रभावस्य सम्बन्ध विशेषकृतं धर्मविशेषकृतन्त्व वैलचस्य भवति ।

तच सभावस्य वैलच्छं प्रतियोगितावैलच्छिनिक्सनिति तदेवीस्यते। सभावस्य प्रतियोगिता केनिचत् सम्बन्धेन केनिचत् धर्मोण स्विच्छिन्ना भवति, येन हुम्मक्सेन येन वा धर्मोण स्विच्छन्ना भवति, स सम्बन्धः स च धर्मः तस्याः प्रतियोगितायाः स्ववच्छेदको भवति। यथा भूतले समवाय-सम्बन्धेन घटो नास्ति इत्यादौ घटाभावस्य प्रतियोगितायाः समवायेन सम्बन्धेन घटलेन च धर्मेण स्ववच्छिन्ना। तत्य तस्याः प्रतियोगितायाः समवायः सम्बन्धः घटलञ्ज धर्मः स्ववच्छेदकः, स्वत्य (समवायेन घटो नास्ति इत्यस्य समवायसम्बन्धाविच्छन्न-घटलाविच्छन्नप्रतियोगिताकोऽभावी वर्त्तते इत्यर्थः।

सम्बस्य प्रतियोगितावच्छेदकात स्वीकारे युक्तिरियं—सामायतः कसापि क्रतापि प्रायगः अभावी नासिः ; अन्तः कालिकसम्बस्वेन सर्व्यस्य सर्व्यतः विद्यमान-लात्। ततय अभावस्यान्तरा कथित् सम्बस्वेऽस्वीयवय्यमङ्गीकार्यम्। अभावस्यान्तरा प्रविग्रन् सम्बन्धः प्रतियोगितामिव अवच्छिन्दन् (विग्रिययन्) सम्बन्धित, नान्यथा, येन सम्बन्धेन यत्र यत्रास्ति, सएव सम्बन्धस्त तरभावस्य प्रतियोगिताम् अवच्छिन्ति (विग्रेषयति)। इतएव सएव सम्बन्धः तस्याः अवच्छेदकी भवति, प्रतियोगिता च तेन सम्बन्धेन अवच्छित्रा भवति। यथा 'भूतले समवायसम्बन्धेन घटी नासिः' द्रत्यत्र समवायसम्बन्धः भूतले घटाभावस्य प्रतियोगितां विग्रेषयतीति घटाभावस्य प्रतियोगितां विग्रेषयतीति घटाभावस्य प्रतियोगितां समवायसम्बन्धः तस्याः प्रतियोगिताया अवच्छेदकः। तथाच सम्बन्धस्य अवच्छेदकातं विग्रेषकत्वरूपमिति फलितम्।

धर्मस्य प्रतियोगितावच्छेदकले यक्तिरियम, - अभावस्य प्रतियोगिता क्रव वर्त्तत, कत वान वर्त्तते इति निर्णयाय प्रतियोगितानियामकः कश्चिदस्तीति अवश्यमङी-कार्धम । सर्व्वेषु प्रतियोगिषु वर्त्तमानः तदन्यत अवर्त्तमानः प्रतियोगिगतः कथिदः असाधारणी धर्मा एव प्रतियोगितायाः नियासकी भवति । य एव नियासकः स एव भवच्छेदक इत्य च्यते ; यथ नियमित: स अवच्छित्र इति । तयाहि घटाभावस्य घटगता प्रतियोगिता कुत्र कुत्र वर्तते, कुत्र कुत्र वान वर्तते १ इति प्रश्नसीत्तर-सिटमेव भवति—यव यव घटलं वर्त्तते, तव सर्ववैव घटाभावस्य घटगता प्रतियोगिता वर्त्तते, नान्यव कुवचित घटलग्रन्थे, नापि च किसान्नपि घटे तस्या श्रभाव इति घटलमेव घटगतायाः घटाभावप्रतियौगितायाः स्थितिनियामकम्, घटलेनेव घटाभावप्रतिशीगिता नियमितित नियामकलमेवाव च्छेदकल म, नियमितत्वभेवाविक्तन्त्वमिति। यथ प्रतियोगी भवति तव विशेषणतया प्रतीय-मानीऽसाधारणी धर्मः: तद्गतप्रतियीगिताया अवच्छेदकी भवतीति फलितार्थः। अथवा स्थलत: एवंरीत्या बीध्यम-प्रतियोगिबीधक विभेष्यपदीत्तरम् 'त्व'-'ता'-प्रस्ति-भावप्रत्ययनिषात्री (निषात्रपदवाचाः) धर्माः प्रतियीगितावच्छेदकी भवति । यथा घटाभावस्य घट: प्रतियोगीति प्रतियोगिवाचकं घटपदम्, तदत्तरं 'ल'-प्रत्ययेन ( घट + त्व ) निषकी धर्मः (घटतं जातिः) घटगत प्रतियीगितायाः अवच्छेदकः-इति। एवं रूपाभावस्य प्रतियोगिवाचकम रूपपदम्, तत 'ल'--प्रत्ययनिष्यन्न-पटस्यार्थ: कृपत्वं जाति:, कृपाभावस्य प्रतियोगिताया अवच्छेदिकेति।

ययपि अवच्छेदकल नियामकलयेरिकाम्, तथापि यसक्षिः अवच्छेदकपदस्यैव प्रयोगात् अवच्छेदकणद्र एव प्रयोक्तव्यः, नतु नियामकण्दिऽपिः तथाले अप्रयुक्तता दीषः स्यात्। इत्तितावत् प्रतियोगितापि अभावेन निरूपिता भवित, अभावय प्रतियोगितायाः नियामकः; एवम् अवच्छेदकता प्रतियोगितायोगिप परस्परं निरूप्यनिरूपकभावोऽसि—अवच्छेदकता-निरूपिता प्रतियोगिता भवित, प्रतियोगिता-निरूपिताच अवच्छेदकता भवित। ततय, 'समवायेन घटो नासि,' वरूस समवायमभ्वस्थाविच्छवः घटलाविच्छवः प्रतियोगिता-निरूपकोऽयमभावः।

एकस्य श्रभावस्थवह्नि प्रतियोगीनि सन्ति । सुतरां प्रतियोगिताः तदवच्छेदक-धर्माः, तदवच्छेदक्तमस्वसायापि वहवी भवन्ति । तथाहि दितीयाभावः (घटाभा-वाभावः ) प्रतियौगि-(घट )-स्वरूपः, तृतीयाभावः (घटाभावाभावाभावः) प्रयमाभाव-(घटाभाव )-खरूप इति प्रथमाभावस्य (घटाभावस्य ) घट प्रव दितीयाभावोऽपि (घटाभावाभावीऽपि) प्रतियोगी। तिसंय एका अपरा प्रतियोगिता वर्त्ताः तस्याय प्रतियोगितायाः अवच्छेदको धर्मः दितीया भावलं (घटाभावाभावलम्)। अवच्छेदकसम्बन्धय सङ्गम्। एवमन्यदिष प्रतियोगि जज्ञाम्।

भावपदार्थवत् त्रभावीऽपि व्याप्यवृत्तिरत्याप्यवृत्तिश भवति । 'व्याप्य' सर्वमेव भाधारस्यांग्रं कालं देग्रं वा भवलम्बा वर्त्तते यः, स व्याप्यवृत्तिः ; किमान्निप श्रंग्रे, कालविग्रेषे देशविग्रेषे वा यस्याधिकरणे त्रभावी नािस, स व्याप्य-वृत्तिः । यथा मनुष्ये मनुष्यतं जातिः, श्राकाणे रूपाभावः, ग्रंगे विषाणाभावः । स्वाधारेऽपि यस्याभावी वर्त्तते स श्रव्याप्यवृत्तिः, यथा वृत्ते कपिसंयीगः, कपिसंयीगाभावश श्रव्याप्यवृत्तिः ।

सव्यायवित्तपदार्थस कथित् वित्तायाः सीमापरिच्छेदकीऽिका । परिच्छेदक एव अत अवच्छेदकनामा व्यविद्यते । स च कवित् भाषारस्य संग्रिविश्वः, कवित् कालिविश्वेषः, कवित्व देशिविश्वेष इति । यथा 'गाखायां वचः कपिसंयोगी न मूले' इत्यत वचे किपसंयोगस्य वित्ताया गाखा सीमा-परिच्छेदकत्या अवच्छेदिका, किपसंयोगाभावस्य तु मूलमवच्छेदकम् । 'उत्पत्ति-काले पुष्पं न गम्यवत् किन्तु तदुत्तरम्' इत्यत्न पुष्पे गग्धाभावस्य वित्तायाम् उत्पत्तिकालः अवच्छेदकः, गग्धस्य वृत्तितायान् उत्पत्तेरनन्तग्कालः अवच्छेदकः । 'वसनी यवा मगधे तिष्ठत्ति न सु गिरी' इत्यत वसन्ते यववित्तायाः मगधदेशः अवच्छेदकः, यवाभावस्य वित्तायां गिरिप्रदेशः अवच्छेदकः । स्रव्यायवित्तायाः भवच्छेदकवाचकपदे पायशः सप्तमी भवति । यथा 'स्रग्रे वचः किपसंयोगी न मूले' इति प्रयोगः ।

च्रव्याप्यवृत्तिरभाव: प्रतियोगिसमानाधिकरणी भवति, यया वर्चे कपिसंयोगा-भाव: ; व्रचे कपि: कपिसंयोगाभावयास्ति । व्याप्यवृत्तिसु प्रतियोगिव्यधिकरणः । यथा त्राकार्ये रूपाभाव: ; व्याकार्ये रूपाभाव एवास्ति न तु रूपमिति ।

प्रतियोगिनः 'समानम्' एकम् ऋधिकरणं, यस्यस प्रतियोगिसमानाधिकरणः,
 प्रतियोगिना सह एकव स्थित इति यावत्।

<sup>ं</sup> प्रतियोगिनः 'वि' विरुद्धम् अधिकरणं यस सः, प्रतियोगिनीऽधिकरणे यो न तिष्ठति ।

श्रभावश्य पुनर्दिविधः श्रयोग्याभावः संसर्गाभावशः तादात्र्याः (तत्त्वरूपता ऐक्यम् श्रभेदः) नाम किथत् सम्बन्धोऽस्ति तेन सम्बन्धेन, तस्य सम्बन्धस्य प्रतियीग्यनुयोगिनोरभेदः प्रतीयते, यथा 'सुन्दरो नरः' इत्यत नरसुन्दरयोः ऐक्यं प्रतीयते। तादात्म्यसम्बन्धेनाभावः (भेदः) श्रयोग्याभावः—यस्य श्रभावस्य प्रतियोगिता तादात्म्यसम्बन्धेन श्रविच्छित्रा स श्रयोग्याभावः इति। यथा 'घटो न पटः' इति। तत्तस्य ग्यायभाषायामन्योग्याभावस्य, 'तादात्म्यसम्बन्धाविद्धद्वप्रतियोगितानिक्ष्पकाभावत्तं श्रयोग्याभावत्वम्' इति लच्चणं पर्यवसितं भवति, श्रयोग्याभाव एव भेदः।

श्रन्योत्याभावभिन्नोऽभाव: संसर्गाभाव:। नजा श्रभाववीयने यव प्रतियोगिपदे श्रनुयोगिपदे च प्रथमा भवति, तत्र श्रन्योत्याभाव: प्रतीयते ; यथा 'घटो न पटः' इति ; यत्र पुन: प्रतियोगिपदे प्रथमा श्रनुयोगिपदे च सप्तमी भवति, तत्र नजा संसर्गाभाव: प्रतीयते ; यथा 'भूतत्ते घटो नास्ति'।

स्यूलत ददमतावधेयम्, — अन्योगिसिन् अन्योग्यस्य अभावः (तादत्याभावः भेद दति यावत् ) अन्योग्याभावः संसर्गस्य प्रतियोगिनः सभ्वन्यस्य अनुयोगिनि अभावः संसर्गाभावः । अन्योग्याभावस्थले प्रतियोग्यनुयोगिनीः घटपटयोः परस्परम् अभेदाभावः (भेदः ) प्रतीयते ; संसर्गाभावस्थलेतु प्रतियोग्यनुयोगिनीः घट-मूतल्योः सन्वन्यो नास्त्रीति पर्यवसाने प्रतीतिः । अतएव प्रतियोग्यनुयोगिनी-रभेदेऽपि 'घटे घटो नास्त्रि' दति संसर्गाभावप्रतीतिः ।

प्रतियोगितावत् अवच्छेदकता-साध्यता-कार्यता-विधेयता इंतृता-कार्णता-प्रकारताद्योपि धर्मगता-सापेचधर्माः केनचिङ्गमंण केनचिच सम्बन्धेन अवच्छित्रा भवित्त । अव वृत्तिता-प्रतियोगितास्यलीययुक्तिरिव युक्तिः स्वयसुङ्गाव-नीया । तत कियित्त उदाहरणानि दर्भयामि,—अवच्छेदके विभेषणी-भूती धर्मः अवच्छेदकतायाः अवच्छेदकी भवित । अवच्छेदके विभेषणीभूती धर्मः येन सम्बन्धेन तिष्ठति स सम्बन्धः अवच्छेदकतावच्छेदकः सम्बन्धं भवित । यथा 'दण्डी नास्ति' इत्यत दिण्डिन प्रतियोगिति विभेषणतया उपस्थितो दण्डी दिण्डिगतप्रतियोगिताया अवच्छेदकः ; दण्डथ दिण्डिन संयोगसम्बन्धेन तिष्ठतीति दण्डगता प्रतियोगितावच्छेदकता संयोगस्वभ्वेन विभेष-णतया उपस्थितिति दण्डगतायाः प्रतियोगितावच्छेदकतायाः अवच्छेदकम् दण्डलम् । दण्डल्वच दण्डे समवायसम्बन्धेन तिष्ठतीति दण्डलम् । वण्डल्वच दण्डे समवायसम्बन्धेन तिष्ठतीति दण्डलम् । अवच्छेदकता

ममवायसम्बन्धाविच्छित्रा । दण्डले च किसपि विशेषणतया न प्रतोयते इति दण्डलगता अवच्छेदकतावच्छेदकतानिस्विच्छित्रा । ततय 'दण्डी नास्ति' इत्यस्य नैयायिकभाषायाम् अयमर्थः ; समवायसम्बन्धाविच्छः -दण्डलिष्ठावच्छेदकतानिक्षितः -तंयोगसम्बन्धाविच्छः त्रदण्डिनिष्ठावच्छेदकतानिक्षितः संयोगसम्बन्धाविच्छः त्रदण्डिनिष्ठ-प्रति-योगितानिक्षितः संयोगसम्बन्धाविच्छः त्रदण्डिनिष्ठ-प्रति-योगितानिक्षिकारमावः ।

येन सस्वसेन यत् साध्यते, यत् क्रियते, यत् विधीयते, यो हेतुः, यत् कारणम्, यय प्रकारी भवति, स सम्बन्धः तिव्वष्ठसाध्यता-कार्यता-विधीयता-हेतुता-कारणता-प्रकारतानामवच्छेदको भवति। 'मुन्दरी नरः' इत्यादौ नरम् धिर्माणः कीवलं विशिष्यतयैव प्रतीतिः तस्य सम्बन्धी न कुतापि बीध्यते इति धिर्मागता अधिकरणता-अनुयीगिता-विशिष्यता-पचतादयः सापेचध्यमः न केनापि सम्बन्धनावच्छिद्वाः, कीवलं धर्मोणैव तेऽवच्छिन्ना इति।

यी धर्मः साध्यादौ विशेषणतया प्रतीयते स धर्मः साध्यतादीनामवक्चेदकी भवति । यथा 'पर्वती विशेषणतया प्रतीयते स धर्मः स्वित पर्व ध्रीन हेन्। विशेष संयोगस्य स्वेत पर्व ध्रीन हेन्। विशेषात्रक्षेत्रं, प्रयाव हेन्। संयोगस्य सोध्यतावक्षेदकं, प्रयाव हेन्। संयोगयं साध्यतावक्षेदकं, प्रयाव हेन्। संयोगयं साध्यतावक्षेदकं, सन्याः । हेन्एपि संयोगसम्बन्धेनैव कत इति हेन्तावक्षेदकसम्बन्धीऽपि संयोग एव । यथ च साध्यतावक्षेदको धर्मः सावण्डः, तव साध्यतावक्षेदकतावक्षेदकोऽप्यात्ति । यथा 'श्रतायुरप्ययं वृद्धी मिष्यति, सनुष्यत्वात्'-इत्यनुमाने मरणं साध्यं, मरणत्वश्च साध्यतावक्षेदकम् ; मरणव श्वासप्रशासयीविरामः इति श्वासप्रशासविरामक्ष्यं मग्यत्वं सखण्डोपाधिः धर्मः; ततथ मरणत्वने पर्माण मरणत्वन विशेषणीभृतिनित मरणत्वलं साध्यतावक्षेदकतावक्षेदकतावक्षेदकम् । एवसन्यदिप ज्ञेयम् ।

अवच्छेदकपदस्य क्वचित् विशेषणमित्यर्थः ; अवच्छित्रपदस्य च विशिष्टम् आयय दत्यर्थोऽपि भवति। यथा—"अवच्छेदकत्यमावेणान्वयः" द्रत्यव 'अवच्छेदकत्व-

अ यिक्तान् अनुमीयते स पचः, यत् अनुमीयते तत् साध्यं, येनच साधनेन (ज्ञापकेन) अनुमीयते स हेतुरित्युच्यते। साध्यस्य 'लिङ्गि' इति नामान्तरं। हेतीय 'साधनम्' इति 'लिङ्गम्' इति च नामान्तरम्।

पदस्य विशेषण्तमधे: । ''विहित्वाविक्तितस्य यस्य-कस्यचिद्'' दस्यच ' विहित्वा-विक्तितस्य 'विहित्याययस्य' दत्यधीं वीध्यते ।

ज्ञानं दिविधं निर्विकत्पकं मिविकत्पक व । 'निर्' नास्ति 'विकत्यः' विशेष्विविशेषएभावः विशेषविशेषण्योः सन्वसी वा यिमान् तत् निर्विकत्पकम् । निर्विकत्पके हि

ज्ञाने केवलं धर्मधर्मिणोः पटलपट्योः परस्परम् अमंग्रह्योः (पट-पटले
द्रत्याकारकं ) भानं (प्रकाशी) भवित, न तु तयीः सम्बन्धस्यापि भानम् । विषयिन्द्रियसिव्विष्ठं सित जायमानं प्राथमिकं प्रत्यचं निर्विकत्पकं भवित । तवेदं, कारणं,—
विश्रिष्टतुद्धिं \* प्रति विशेषण्जानस्य हेन्लं, निर्विकत्यकं भवित । तवेदं, कारणं, क्यातश्वकृष्यय जनस्य 'ददं
युक्त' वम्बम्' इति प्रतीतिभवित । तत्य पटे चचुःसंयीगात्पूर्व्वं' तत्ममकालं वा
पटल्कानस्य नियतमसभवात् पटल्कानं विना पटल्क्य विशेषण्तया पटे जानासभव इति, पटे चचुःसंयीगानन्तरम् प्रथमं पटलस्य ज्ञाने जाते तत्ती दितीयेन
ज्ञाने 'श्रयं पटः' इति पटलविशिष्टवुद्धिभवित ।

विशेषण-विशेषभावावगाहि ं जानं सिवतत्यवाम् (विकत्येन सहितम्) जानम्। 'अयं घटः' 'सुन्द्रो नरः' इत्वादि विशिष्ठज्ञानं सर्वमेव सिवकत्यकम् । दितीयप्रत्यचं सर्वदेव विशिष्टज्ञानमेव भवति । प्राथमिक्षेन निर्विकत्यकेन प्रत्यचेण अवगतस्य घटत्वादिसामान्यस्य घटादौ विशेषण्यत्या प्रतीतौ वाधाभावान् । तृतीयन् प्रत्यचं प्रायशः विशिष्टवैशिष्यावगाहि ‡ भवति । यया 'ऋण्पग्रपूर्णं पग्रशानां, इति ; अव कृण्वपविशिष्टस्य पशीः पग्रशानायां सम्बन्धी भासते : 'दिण्डपूर्णो मठः' इति ज्ञाने दग्डविशिष्टस्य पृक्षपस्य वैशिष्टम् (सम्बन्धः) मठे प्रतीयते ।

एकस्मिन् अपरस्य विशेषणतया ज्ञानं विशिष्टवृद्धिः : विशिष्टवृद्धौ एकस्थिन्
 अपरस्य सस्वन्धः प्रतीयति, यथा 'अयं घटः,' 'सुन्दरी नरः' इत्यादौ घटे घटलस्य नरे सौन्दर्श्रमुग्गस्य विशेषणतया प्रतीतिः, सम्बन्धस्य च अवगसः ।

<sup>ं</sup>श्रवगाहनं, भासनं, भानं विषयीकरणस्, प्रकाशनर्वश्ये ते शब्दाः समानार्थकाः । सुतरां श्रवगाहते, भासते, भाति विषयीकियते प्रकाशते दति क्षियापदानासपि एकरुप स्वार्थः ।

<sup>‡</sup> विणिष्टस्य विश्वणसम्बद्धस्य वैणिष्यः सम्बन्धम् अवगाहते विषयीकशीति इति विणिष्टवैणिष्यावगाहि ।

विशिष्टज्ञाने एकम् विशिष्यम् अपरम् विशिषणं भवति । विशिष्यसैव उद्देश्यमिति नामान्तरम्; विशिषणस्य प्रकार इति । यथा 'मृन्दरी नरः' इत्यत नरी विशिष्यः
सौन्दर्यम् प्रकारः । विशिष्ये प्रकारे च यद्विशेषणत्या प्रतीयते, तत् यथाक्रमं
विशेष्य तावच्छेदकम् प्रकारतावच्छेदकच भवति । यथा 'स्रणस्योऽयं गिरिः आश्विन
मासि मनी हरपुष्पसस्त्वी भवति' इत्यादी गिरी विशेष्यं स्तिका गिरित्वच विशेषणम्,
स्तिकायाच स्तिकात्वम् विशेषणं । तत्य स्तिका गिरित्वच विशेषणत्यवच्छेदकम् ;
स्तिकात्वन्तु विशेषत्ववच्छेदकतावच्छेदकम् । एवम् मनी हरपुष्पसस्द्वी प्रकार
मनी हरपुष्पं विशेषण्यम् । तत् च मनी हरत्वं पुष्पत्वच विशेषणत्या प्रतीयते इति
पुष्पं प्रकारतावच्छेदकां ; मनी हरत्वं पुष्पत्वच उभयमेव प्रकरतावच्छेदकातावच्छेदकाम् ।

विशेष्ये विशेष्यता, प्रकारे च प्रकारता वर्त्तते। ते च प्रस्परं निरूप्यनिरूपक-भावापत्रे ,—विशेष्यतानिरूपिता प्रकारता भवति, प्रकारतानिरूपिता च विशेष्यतेति ; एवं प्रकारता विशेष्यनिरूपिता भवति, विशेष्यता च प्रकारनिरूपिता भवति। एतत् सर्व्यम् वृत्तितावर्णनास्त्रले उक्तप्रायमेव।

विशेषणं दिविधम्, सिद्धं साध्यं च । सिद्धम् पूर्व्यावगतम् विशेषणम्, विशेषस्य दतिस्यी व्यावर्त्तनाय विशेषालरा प्रयुच्यते । साध्यञ्च पूर्व्वमप्राप्तम् प्राधान्ये न विधीयते । साध्यस्य विधेयमिति नाम । यथा 'दयादाचिष्णादिगुणैरलङ्कतो जनकानुरक्तीऽयं राम: सर्व्वर्णेनस्यः' द्रश्यत विशेषस्य रामस्य दयादाचिष्णादिगुणैरलङ्कतत्वं, जनकानुरक्तत्वञ्च पूर्व्वावगतम् इति सिङ्धम् विशेषणम् इतरव्यावर्त्तनाय उद्देश्यमध्ये प्रयुक्तम् । नमस्यलन् पूर्व्वम् असिङ्धमिति विधीयते । विधेयस्य विधानञ्च कचित् विशेषतावच्छेदकासामानाधिकरण्येन, कचित्र विशेषतावच्छेदकावच्छेदेन भवति । यस्यन् कस्मित्रपि विशेष्य यदिधान तत् विशेषतावच्छेदकसामानाधिकरण्ये न (विशेषतावच्छेदकसामानाधिकरण्ये न (विशेषतावच्छेदकस्य समाने एकस्मिन् अधिकरणे वृत्तितया ) विधानम् । यथा 'ब्राह्मणो विद्यान् भवति' इत्यनेन न सर्व्य एव ब्राह्मणा विद्यां वर्त्तते' द्रति । यत्र यत्र विशेषतावच्छेदकम् वर्त्तते, तत्र सर्व्ववे व (अर्थात् सर्व्वस्त्रवे विशेष्य) विधेयस्य विधानम् विशेषतावच्छेदकावच्छेदेन (विशेषतावच्छेदकस्य अवच्छेदेन व्याप्ताा) विधानम् विशेषतावच्छेदकावच्छेदेन (विशेषतावच्छेदकस्य अवच्छेदेन व्याप्ताा) विधानम् विशेषतावच्छेदकावच्छेदेन (विशेषतावच्छेदकस्य अवच्छेदेन व्याप्ताा) विधानम् । यथा 'मनुष्यो मरण्योनः' इत्यनेन न केष्चित् मनुष्येष मरण्योल्यम् विधीयत् विधीयत् ।

किन्तु सर्व्वेष्वेव मनुष्येषु । मनुष्यतः व्याप्य सर्व्वेष्वेव मनुष्येषु मरणशीलत्वम् विधी-यते इति ।

विधेये मुख्यप्रकारता तिष्ठति ; मुख्यप्रकारतानिरूपिता विशेष्यता च मुख्य विशेष्यता भवति । विधेयभिन्ने या प्रकारता सा न मुख्या, एवं या च विशेष्यता मुख्यप्रकारतानिरूपिता न भवति सापि न सुख्यविशेष्यता । श्रतएव 'जनकानुर क्तोऽयं राम: पूज्यः' इत्यत पूज्यवरूपविधेयनिष्ठा प्रकारता सुख्या ; तिन्नरूपितैव च रामनिष्ठा विशेष्यता सुख्या । जनकानुरक्तवरूपविशेषण्निष्ठा च प्रकारता न सुख्या ; सुतरां तिन्नरूपिता रामनिष्ठा विशेष्यतापि न सुख्या ।

पुनय ज्ञानं दिविधम् ; नियय: संश्ययेति । यव ज्ञाने एकसिन् विशेष्ये एकमिव,—तदेव तदभाव एव वा प्रकारतया भासते स नियय:। यिसन् तु पुनः एकसिन्व तत्-तदभावय उभयमेव भासते स संश्यः; यथा 'अयं मनुष्यः' इति निययः ; दीर्घीऽयं मनुष्यो नवा ? इति संश्यः। पूर्व्वय एकमेव मनुष्यत्वं प्रकारः ; परत्व मनुष्यत्वम्, मनुष्यत्वाभावय उभयएव प्रकारः । संश्ये हि एकसिन् विशेष्ये प्रतियोगी अभावय परस्परविश्वाविष उभी प्रकारतया भासते इति नियमः । तत्व भावाभावीभयप्रकारतानिरूपिता एकवे विशेष्यता भवति । यथा उक्ते उदाहरणे मनुष्यत्वनिष्ठा या प्रकारता या च मनुष्यत्वाभावनिष्ठा प्रकारता एतदुभयनिरूपिता एकवे विशेष्यता असिन् दीर्घे विशेष्ये वर्तते । समूहालस्वनस्य चे एत् प्रत्ये वशकारता निरूपिता पृथक् पृथक् विशेष्यता भवति इति संश्यात् समूहालस्वनस्य भेदः । संश्ये प्रकारस्य 'कीटिः' इति नाम । 'अयं स्थानुर्वा पृश्वा वा दे संश्ये कीटिन्तुष्यम् स्थानुत्वम् स्थानुत्वम् स्थानुत्वभावः , पृश्वतम् पृश्वत्वाभावयित । अत्रप्वायं संश्यः 'चातुत्वक्विरुद्यन्वत्व स्थानुत्वभावः । किच्च वदन्ति,—अवापि कीटिड्यमेवासि,—स्थानुत्वम् स्थानुत्वविश्वपुष्यत्ववित । संश्ये च किचित् कीटिड्य समानम् भवति, किच्च स्थानुत्वविश्वपुष्यव्वित । संश्ये च किचित् कीटिइयं समानम् भवति, किच्च

<sup>\*</sup>यत एकसिन् विशेषी "एकत इयम्"-इति रीत्या बह्दनि विशेषणानि प्रतीयन्ते, तज् ज्ञानं समूहालम्बनम् (समूहः (चनिके) आलम्बनं प्रकारतया विषयी यस्य तत्)। यथा वृद्धः किपसंयीगी किपसंयीगाभाववां । इत्यसिन् ज्ञाने, एकसिन् वृद्धे किपसंयीगः किपसंयीगाभावयं वृद्धे विशेषणत्या प्रतीयते; अथव नायं संग्यः। अत हि किपसंयीगिनिष्ठप्रकारतानिकिपतावचनिष्ठा एका विशेष्यता एका च

काचिरिका कीटिकत्कटा भवति, 'श्राश्विने मासि वृष्टिरिधका भवति न वा' ? इति सन्दे हे अधिकवृष्टेन्तदभावस्य वा बीधकम्, किमिप चिक्रमधुना नासोति नेकापि कीटिकत्कटा। परन्तु 'भाद्रे मासि वृष्टिभैवति न वा' इति संश्ये भाद्रमासस्य वर्षाकालतया विष्टकीटिकत्कटा इत्ययं संश्यः उत्कटैककीटिः, उत्कटैककीटिकः संश्य एव समावनेत्युचिते। अतएव 'भाद्रे मासि वृष्टिभैवति न वा' इति ज्ञानं समावना इत्यलम्।

CALCUTTA

Dated the 1st August, 1891.

MAHES'ACHANDRA NYA'YARATNA.

[Note.—I have just learnt from an eminent Pandit of Navadwipa that Rámabhadra Siddhántavágisa, the commentator on Kusumánjali was not the person who set up the image of Podámá alluded to in p. 5., but that it was done by another person bearing the same name. There is no time now to ascertain the truth of the matter.]

M. N.

PRINTED AND PUBLISHED BY JADU NATH SEAL HARE PRESS: 23-1, BECHU CHATTERJEE'S STREET, CALCUTTA.



## UNIVERSITY OF CALIFORNIA LIBRARY

Los Angeles

This book is DUE on the last date stamped below.

|               | \ \ |
|---------------|-----|
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
|               |     |
| i             |     |
|               |     |
|               | l l |
| PSD 2343 9/77 |     |
|               |     |



